
159

люди, одним словом, конечные потребители политической деятельности госу-
дарства и монарха, тогда как «народ» является активным действующим лицом 
этой деятельности. 

Как видим, народ играл важнейшую роль в институциональной жизни как 
Древней Руси, так и ранней Российской империи. Состав этого «органа» эволю-
ционировал: сначала данное понятие включало в себя только глав знатных ро-
дов, живших в городах-крепостях. Они принимали решения по важным вопро-
сам, ключевым из которых был выбор князя. Затем это понятие расширилось: 
«город» царя («царствующий град Москвы») распространил своё влияние на 
другие города и стал выбирать государя страны, хранимой Господом и управ-
ляемой тем, кого он укажет. Со временем это указание стало определяться не 
первородством в доме царствующей фамилии, а тем, что Бог нашепчет «в ти-
шине, трепете и страхе» «мудрым людям», происходящим из разных городов, 
чьи обитатели все являются частью «народа» России.

Идея о том, что народ имеет право выбирать себе царя, продолжала быть 
актуальной и в XVIII в., вплоть до восхождения на престол Анны Иоанновны, 
которую её придворные называли царицей, «желанной своим народом» (хотя 
вообще идея воли народа после Собора 1613 г. превратилась скорее в идеоло-
гический конструкт). Идея народа приобретает тем самым «учредительную» 
роль в конституциональной истории России и показывает, как традиция пере-
дачи власти по наследству в богоизбранной династии заменяется ситуацией, 
когда Божья воля нуждается в посреднике (если династическая «логика» по-
мочь не может). В этих случаях, как замечает К. Буссов в своей «Хронике», на-
род говорит голосом Господа11 и, как было сказано в проекте конституционной 
реформы Н. Панина 1783 г., «судит правосудие» монарха.

11 Буссов К. Московская хроника. 1584–1613 гг. М.; Л., 1961.

Крестьянин как идеальный гражданин: истоки и кон-
текст аграрного мифа в России и Европе Нового времени

Игорь Христофоров

На русском языке название моего доклада звучит не столь парадоксально, 
как на итальянском, где cittadine означает одновременно и «гражданин», и «го-
рожанин». Конечно, в русском, как и в большинстве европейских языков, слово 
«гражданин» имеет греко-латинскую этимологию и, соответственно, общий 
корень со словом «горожанин». Однако в современном словоупотреблении эти 
слова представляют собой две совершенно различные лексические единицы с 
разной семантикой и коннотациями. Как показал П.В. Лукин, средневековому 
русскому языку было чуждо древнегреческое понимание гражданства как сооб-
щества свободных, полноправных жителей государства (πολῖται), независимо 

© 2014 г. И.А. Христофоров



160

от места их жительства – в городе или за его пределами1. Впрочем, вероятно, 
такое понимание было чуждо и западноевропейским феодальным монархиям, 
в которых город как территория динамики и «свобод» противопоставлялся 
селу –  пространству неподвижности и зависимости.

В античной культуре идеализация сельского труда и сельской жизни глу-
боко коренилась в социальной структуре полиса и расцветала в эпохи кризиса 
традиционных полисных ценностей. Именно тогда независимый землепашец 
представал как оплот этих ценностей, идеальный гражданин, чья привержен-
ность традиции гарантировалась самим образом его жизни. В Афинах это была 
эпоха Аристофана и Платона, в Риме – Горация и Вергилия: «Георгики» мож-
но считать классическим выражением античного «аграрного мифа».  Новую 
жизнь и новый смысл эта идеология обрела в Европе в XVI–XVIII вв.2, а в 
Россию она, как и многое другое, пришла из Европы с некоторым запоздани-
ем, лишь в конце XVIII в. Цель моего сообщения – выделить основные черты 
этой общеевропейской идеологической парадигмы и очертить её специфику на 
российской почве.

В век рационализма и Просвещения образ сельского жителя существовал 
как бы в двух ипостасях: искушенного представителя цивилизованной элиты, 
ищущего в деревне утраченной безмятежной жизни, и простеца-крестьянина; 
причем патриархальность крестьян прямо противопоставлялась «цивилиза-
ции» и «гражданству». Достаточно ярко это проявилось уже у М. Монтеня, 
сближавшего крестьян как носителей «естественного закона» с животными и 
даже растениями3. «Наименее недостойным представляется мне то сословие, 
которое по причине своей простоты занимает последнее место; больше того, 
его жизнь кажется мне наиболее упорядоченной: нравы и речи крестьян я, как 
правило, нахожу более отвечающими предписаниям истинной философии, чем 
нравы и речи наших присяжных философов», – утверждал Монтень. «Что ка-
сается меня, – писал он в другом месте, – то я стараюсь, насколько это в моих 
силах, вернуться к первоначальному, естественному состоянию, которое со-
всем напрасно пытался покинуть»4. Обыгрывая миф об утраченном рае и идею 
цивилизации как грехопадения, французский философ был достаточно настой-
чив: пассажей, подобных процитированным, в его «Опытах» очень много.

Характерно, что одновременно с крестьянами объектом идеализации в 
это время часто становились типичные «не-граждане» – представители «не-
цивилизованного мира», например, американские индейцы5. Оппозиции вар-
варство/цивилизация, чувство/разум, естественное/искусственное легко прое-
цировались на сферу как поэтического, так и политического языка, порождая 
представление о деревне как о территории «особой» культуры, как о своеоб-
разном «иномире» по отношению к городу. При этом в различных европейских 
странах «аграрный миф» имел свою специфику. Так, в Британии на фоне тюдо-
ровских огораживаний и глубоких социальных трансформаций XVI–XVII вв. 

1 Лукин П.В.Древнерусские понятия «горожанин», «гражанин», «гражданин» (см. с. 140–146 
настоящего номера журнала).

2 McRae A. God Speed the Plough: The Representation of Agrarian England, 1500–1660. 
Cambridge, 1996; Wyngaard A.S. From Savage to Citizen: The Invention of the Peasant in the French 
Enlightenment. Newark, 2004.

3 Horowitz M.C. Seeds of virtue and knowledge. Princeton, 1998. P. 213.
4 Монтень М. Опыты. В 3 кн. Кн. 1–2. M., 1979. С. 590, 278.
5 Доктрина «благородного дикаря» (bon savage) отнюдь не была изобрете нием Ж.-Ж. Руссо, 

появившись еще в XVI в. См.: Ellingson T. The Myth of the Noble Savage. Berkeley, 2001.



1616 Российская история, № 4

он лёг в основу всеобщей озабоченности сельским хозяйством, проявившейся, 
в частности, в разнообразных литературных и социальных утопиях. В XVIII в. 
он воспринимался прежде всего в контексте позитивной общественной роли 
«сельского джентльмена». Именно в это время благоустроенный сельский 
ландшафт и рационализированная агрикультура стали неизменными атрибу-
тами британского патриотизма. Таким образом, идеализация сельской жизни 
в этой стране оказалась связана со становлением новой элиты (gentry), а в ко-
нечном счёте – с технологическими инновациями, которые привели к аграрной 
революции6.

Во Франции периодом расцвета «агромании» стала вторая половина 
XVIII в. Именно в это время деревня, сельский быт и сельское хозяйство, в 
противоположность городу, роскоши и торговле, всё чаще воспринимались 
как сфера, благоприятствующая развитию гражданских добродетелей. По-
зитивной фигурой в этом контексте выступил трудолюбивый и бережливый 
сельский хозяин, причем в этой роли мог оказаться и дворянин, и предста-
витель третьего сословия7. Совершенно по-новому французское образованное 
общество стало воспринимать и крестьянина. По словам историка Э. Уайн-
гард, «в то время как в XVII веке крестьянин чаще изображался как “другой”, 
которого принято было осмеивать или избегать, в XVIII-м он стал объектом 
подражания, восхищения и зависти образованной публики»8. В основе это-
го, по терминологии Уайнгард, «изобретения крестьянина как гражданина» 
лежали глубокие перемены в представлениях французов о социальной иерар-
хии, «переход от аристократических социальных образцов к объединяющим 
идеологиям общности, равенства и гражданских добродетелей». Однако лишь 
к концу XVIII в. идеализированный землепашец стал обретать реалистичные 
социальные черты. В результате накануне революции общество «открыло», 
что крестьяне по большей части бедны и невежественны (действительно ли 
это «открытие» сделало проблемы реальных крестьян ближе для образованной 
элиты – отдельный вопрос). В свою очередь, в Германии конца XVIII – начала 
XIX в. крестьянин становится олицетворением германской нации и одновре-
менно представителем одного из исторических социальных сословий, устоем 
консервативных традиций и порядка9.

Хронологические и культурные различия в XVIII в. во многом сглаживались 
благодаря существованию общеевропейского культурного пространства – ин-
теллектуальной «большой семьи», по формулировке итальянского просветите-
ля М. Чезаротти (в конце века к ней начала приобщаться и Россия). Несомнен-
но одно: XVIII в. ознаменовался настоящим «поворотом» к крестьянам, образ 
которых стал важным элементом просветительского идейного комплекса. При 
этом пока в литературе и искусстве господствовала сентименталистская, а за-
тем романтическая мода, правительственная политика в деревне определялась 
всё же несколько иными, рационалистическими приоритетами. И французские 

6 Low A. The Georgic Revolution. Princeton, 1985; McRae A. Op. cit.; Martin A.E. Paeans to 
progress: Arthur Young’s travel accounts in German translation // Cultural transfer through translation: 
the circulation of enlightened thought in Europe by means of translation / Ed. by S. Stockhorst. N.Y., 
2010.

7 Shovlin J. The Political Economy of Virtue: Luxury, Patriotism, and the Origins of the French 
Revolution. Ithaca; L., 2006. P. 51–56, 72–78, 82–92.

8 Wyngaard A.P. Op. cit. P. 13.
9 Gagliardo J.G. From Pariah to Patriot: The Changing Image of the German Peasant, 1770–1840. 

Lexington, 1969.



162

физиократы, и немецкие камералисты, и британские политики и агрономы были 
едины в мнении о необходимости радикального преобразования агрикультуры, 
которая мыслилась как основа национальной экономики. Главными инструмен-
тами такого преобразования считались технические улучшения, уничтожение 
системы «открытых полей» и просвещение крестьян10.

В Россию «аграрный миф» проник поначалу в сентименталистском варианте, 
тесно связанном с жанром сельской идиллии. Одним из типичных представите-
лей этого литературного стиля был известный поэт В.В. Капнист, последователь-
но конструировавший в своем имении Обуховка подобие Сабинума (знаменито-
го имения Горация). «Скромный сельский труд» (у Капниста, разумеется, труд 
помещика, не крестьянина) по всем канонам жанра противопоставлялся суете 
городской жизни11. Вслед за Руссо своеобразный социально-эстетический идеал 
сентименталисты находили в идеализированной Швейцарии, не смущаясь тем, 
что реальная российская деревня на швейцарскую походила очень мало. Фунда-
ментом сельской идиллии в России (как, впрочем, и во времена реальных, а не 
мифологизированных Вергилия и Горация) была несвобода, в данном случае – 
крепостное право, воплощавшееся в это время в своих наиболее жёстких формах.

Конечно, крепостничество кардинально противоречило просветительским 
доктринам, в том числе и представлениям о единой «нации граждан». Нельзя 
сказать, что российская образованная элита совершенно игнорировала это об-
стоятельство. Жёстко критиковали крепостную систему князья Д.А. Голицын 
и Я.П. Козельский, А.Я. Поленов и А.Н. Радищев (примечательно, что первый 
почти всю жизнь провёл во Франции и Голландии, а двое последних получили 
в Европе образование). В 1793 г., в разгар Французской революции, один из 
последователей Радищева, П.А. Словцов – молодой преподаватель семинарии 
и близкий знакомый М.М. Сперанского – произнёс в Тобольске (по случаю дня 
рождения императрицы!) публичную проповедь, в которой прямо сформули-
ровал мысль о несоответствии крепостного права новому представлению о 
гражданстве. Он настаивал, что «общее счастье» (типичная просветительская 
цель «гражданского союза») недостижимо, «если не все граждане поставлены в 
одних и тех же законах; если в руках одной части захвачены преимущества, от-
личия и удовольствия, тогда как прочим оставлены труды, тяжесть законов или 
одни несчастия». «Правда, что спокойствие следует из повиновения, – добав-
лял Словцов, – но от повиновения до согласия столько же расстояния, сколько 
от невольника до гражданина»12. В очень близких выражениях формулировал 
тяготы крепостного права и его опасность для общественного спокойствия 
А.Я. Поленов в своем известном сочинении о крестьянах, представленном на 
конкурс Вольного экономического общества в 1766 г.13

10 The state and rural societies. Policy and education in Europe, 1750–2000 / Ed. by N. Vivier. 
Brepols, 2008. P. 11–34.

11 Веселовский A.B. Капнист и Гораций (Эпизод из знакомства с классической литературой 
в конце XVIII – начале XIX вв.) // Известия Отделения русского языка и словесности Академии 
наук. Т. XV. Кн. 1. СПб., 1910; Шарф К. Горацианская сельская жизнь и европейский дух в Обу-
ховке: дворянский интеллигент Василий Капнист в малороссийской провинции // Дворянство, 
власть и общество в провинциальной России XVIII в. М., 2012. С. 424–428.

12 Избранные произведения русских мыслителей второй половины XVIII века. Т. I. 1952. 
С. 402. Вскоре после произнесения проповеди Словцов был арестован и сослан в Валаамcкий 
монастырь.

13 Там же. Т. 2. С. 8–45. Сочинение Поленова было опубликовано лишь после отмены кре-
постного права.



163

Однако подавляющее большинство представителей дворянской элиты 
предпочитало воспринимать крестьян лишь как неотъемлемую принадлеж-
ность сентименталистского ландшафта. По меткому выражению современного 
исследователя, и в официальных документах того времени крестьяне присут-
ствуют «в качестве своеобразного “природного ресурса”, такого же, как лес, 
пашня и луга»14. Это наблюдение целиком соответствует выводам филолога 
Т. Ньюлина, обнаружившего в текстах известного писателя и помещика-ра-
ционализатора А.Т. Болотова поразительный диссонанс между идиллическими 
картинами сельского быта и жесткими, порой до садизма, картинами ведения 
хозяйства. При этом принятая им риторика описания помещичьего хозяй-
ства, отмечает Ньюлин, создавала иллюзорное «впечатление, что вся работа 
в имениях практически делала сама себя», что подчёркивалось безличными 
глагольными формами («тут работали кое-что», «там уже разрабатывается бо-
лее и более»)15. Неудивительно, что, как выяснилось во время Пугачёвского 
восстания, эта обманчивая идиллия скрывала глубокий страх дворянства перед 
«бессмысленным и беспощадным» крестьянским бунтом.

Вместе с тем жёстко противопоставлять «сентиментальных плантаторов» 
«гуманистам-просветителям» нет оснований. В основе мировоззрения и тех, и 
других, в сущности, лежал один и тот же идеологический комплекс. Крестьяне 
представлялись им отнюдь не согражданами (хотя бы и потенциальными), не 
обитателями единого социального пространства, а скорее частью внешнего, 
«дообщественного» мира, который подлежал рационалистическому упоря-
дочению и/или сентименталистскому украшению. В этом контексте и следу-
ет оценивать заметное уже в XVIII в. реформистское стремление превратить 
крестьян в «рациональных хозяев» с помощью их воспитания и дисциплини-
рования. По формулировке того же Поленова, целью государственной власти 
должно быть «просветить народ учением, сохранить его здравие чрез приоб-
учение к трудолюбию и через телесные упражнения, наставить при помощи 
здравого нравоучения». При этом хлебопашцам, полагал просветитель, следует 
запретить не только жить, но и бывать в городах (за исключением ярмарочных 
дней), поскольку они «очень портятся от городского своевольства и роскошей, 
привыкают к праздности и делают себя неспособными к понесению деревен-
ских трудов»16. Да и промыслами они должны заниматься лишь в той мере, в 
какой это не препятствует их основному занятию. Таким образом, разделяя с 
сентименталистами представление о крестьянах как о людях особого сорта, 
Поленов был гораздо радикальнее в стремлении подвергнуть их масштабным 
«педагогическим» экспериментам.

Однако время правительственных опытов по «рационализации» крестьян 
наступило чуть позже, уже в XIX в. Так, по дополнительным правилам к из-
вестному закону 1803 г. о свободных хлебопашцах, созданному при участии 
М.М. Сперанского, помещик должен был предоставить каждому отпускаемо-
му на волю крепостному отдельный участок земли, с выдачей подписанного 
уездным землемером плана17. Таким образом государство пыталось не столько 

14 Керимов А.Э. Докуда топор и соха ходили. Очерки истории земельного и лесного кадастра 
в России XVI – начала XX вв. М., 2007. С. 218.

15 Newlin Т. Rural ruses: illusion and anxiety on the Russian estate, 1775–1815 // Slavic review. 
1998. Vol. 57(2). P. 306.

16 Избранные произведения русских мыслителей... Т. 2. С. 16, 23, 25.
17 См.: ПСЗ-I. T. 27. № 20625. Ч. 2. Ст. 5.

6*



164

«освободить» крестьян, сколько создать из них рационализированных ферме-
ров по британскому образцу. Примечательно, что и в Германии примерно в 
это время доктрина воспитания образцовых крестьян сменилась концепцией 
их «самовоспитания» посредством облагораживающего владения  собствен-
ностью18.

На начало XIX в. пришёлся в России и пик моды на британские методы 
ведения хозяйства. Крупные помещики-англоманы выписывали из Альбиона 
не только семена и сельскохозяйственные орудия, но порой и самих фермеров19 
(в хозяйственном отношении почти все эти эксперименты оказались проваль-
ными). И здесь наша страна шла в фарватере общеевропейских тенденций. 
Во Франции и Германии во второй половине XVIII в. англомания уже владела 
умами. На континенте в это время были опубликованы в переводе десятки со-
чинений британских агрономов, самый известный из которых – А. Юнг – обрел 
популярность, сопоставимую со славой многих писателей и философов20. 

Позаимствовав из Франции представление о единой «нации граждан» 
(которое, правда, оставалось мало приложимым к отечественной действитель-
ности), а из Британии – «фермерский» идеал, русские нашли преимущественно 
в Германии идею о том, что именно крестьяне являются опорой порядка и оли-
цетворяют собой если не гражданскую, то культурно-историческую «нацию», 
глубоко укорененную в религиозных и прочих традициях. Уже в период на-
полеоновских войн крестьяне противопоставлялись в этом качестве европеи-
зированной космополитической элите (разумеется, самими представителями 
той же элиты). Еще раньше подобный взгляд был сформулирован в Германии, 
в частности, консервативными романтиками А. Мюллером, Э.М. Арндтом и 
др.21 Вот как формулирует его историк Дж. Галиардо, сравнивая точку зрения 
Арндта с позицией знаменитого прусского реформатора-рационалиста барона 
Генриха фон Штейна: «Отстаивая взгляд, что крестьянин является важнейшим 
столпом германской нации, Арндт... предлагал учить всю нацию крестьянским 
моральным принципам. Штейн считал, что крестьянину ещё только предстоит 
обрести достаточную зрелость для участия в политической жизни Арндт; на-
против, видел в крестьянстве едва ли не единственный общественный класс с 
безупречной нравственностью, которую можно легко превратить в политиче-
скую мудрость»22.

Важно, впрочем, подчеркнуть, что в Германии того времени призывы уви-
деть в крестьянах идеальных граждан совсем не были риторическими: в 1807 г. 
в Пруссии правительство отменило крепостное право (в прочих германских 
государствах это сделал Наполеон). В Российской же империи этой реформы 
пришлось ждать ещё полвека. Неудивительно, что именно эта сторона взгля-
дов германских романтиков русскими не была усвоена. Все русские проекты 
отмены крепостного права первой четверти XIX в. опирались не на романти-

18 Gagliardo J.G. Op. cit. P. 115–116.
19 См.: Святловский В.В. История экономических идей в России. С. 99–107; Козлов С.А. 

Аграрные традиции и новации в дореформенной России: Центрально-нечерноземные губер-
нии. М., 2002.

20 Bourde A.-J. The infl uence of England on the French agronomes, 1750–1789. Cambridge, 1953; 
Martin A.E. Op. cit.

21 О контактах Арндта с русскими традиционалистами, в частности, с А.С. Шишковым 
см.: Земскова Е.В. Русский патриотизм в немецком переводе: А.С. Шишков в воспоминаниях 
Э.М. Арндта // Русская антропологическая школа. Труды. М., 2004. С. 89–98.

22 Gagliardo J.G. Op. cit. P. 210.



165

ческую германскую, а скорее на рационалистическую французскую модель 
нации и резко критиковались консерваторами за оторванность от русских 
традиций. 

В литературных произведениях сентименталистской школы (Н.М. Карам-
зина, В.А. Жуковского), как и на картинах знаменитого русского художника 
А.Г. Венецианова23, сделавшего в 1820-х гг. тему деревенской идиллии своим 
«товарным знаком», крестьяне по-прежнему изображались предельно обоб-
щенно и статично, как часть природного ландшафта. Характерно при этом, что 
венециановская идиллия воспринималась современниками как адекватное от-
ражение реальности. По словам известного издателя и критика П.П. Свиньина, 
«наконец мы дождались художника, который прекрасный талант свой обратил 
на изображение одного отечественного, на представление предметов, его окру-
жающих, близких его сердцу и нашему... Картины, написанные г. Венециано-
вым... пленяют своею правдою»24.

Положение кардинально изменилось лишь в 1840–1850-х гг., в период 
оформления программы крестьянских реформ. Именно тогда в среде русских 
славянофилов под воздействием и в диалоге с немецкими учёными и общест-
венными деятелями А. фон Гакстгаузеном, В. Рилем и другими оформилось 
представление о крестьянах как о залоге и символе русского Sonderweg («осо-
бого пути»), ставшее типичным элементом не только славянофильской, но и 
многочисленных консервативных и народнических доктрин. Правда, представ-
ления Гакстгаузена о патриархальных крестьянах как стихийных монархистах 
и об общине как «матрице» русского общества целиком находились в рамках 
прежней романтической доктрины25. Однако Риль был уже провозвестником 
нового, «научного» понимания «крестьянского вопроса». При этом можно 
согласиться с немецким историком Д. Бауманном, считавшим его одним из 
столпов «аграрного романтизма», неразрывно связанного с «урбанофобией»26. 
Суть основанной Рилем «науки» народоведения (Volksunde) заключалась в 
этнографическом описании обычаев и повседневности «простого народа» 
(т.е. преимущественно именно крестьян) различных немецких земель. Нет 
необходимости говорить, что народоведение оказалось неразрывно связано со 
становлением немецкого национализма. Дескриптивный метод, который лёг в 
основу германской этнографии, предполагал, что крестьянская культура опира-
ется на «народный дух» (Volksgeist) – абсолютное и вневременное, но при этом 
национально детерминированное начало27. Именно немецкая, романтическая 
традиция народоведения позже легла в основу русской этнографии, развивав-
шейся преимущественно в народническом духе и до сих пор во многом нераз-
рывно связанной с идеологией народничества.

23 Классические образцы: «На пашне. Весна» (первая половина 1820-х гг., Государственная 
Третьяковская галерея) и «Жнецы» (вторая половина 1820-х гг., Государственный Русский му-
зей).

24 Алексей Гаврилович Венецианов. Статьи. Письма. Современники о художнике. Л., 1980. 
С. 273.

25 Starr S.F. Introduction // Haxtgausen A. Studies of the Interior of Russia / Ed. by S.F. Starr. 
Chicago; L., 1972; Xристофоров И.А. Судьба реформы: русское крестьянство в правительствен-
ной политике до и после отмены крепостного права (1830–1890-е гг.). М., 2011. С. 86–92.

26 Baumann D. Agrarromantik und Grossstadtfeindschaft. Meisenheim am Glam, 1970.
27 Smith W.D. Politics and the Sciences of Culture in Germany, 1840–1920. Ox ford, 1991; Volksgeist 

as method and ethic: essays on Boasian ethnography and the German anthropological tradition / Ed. by 
G.W. Stocking Jr. Madison, 1996.



166

На рубеже 1850–1860-х гг. Риль был в России необычайно популярен. Его 
трудом интересовались и западнический «Русский вестник», и Н.Г. Черны-
шевский, и славянофилы28. Один из лидеров славянофильства и одновременно 
основной автор крестьянской реформы 1861 г. Ю.Ф. Самарин называл Риля 
«западным славянофилом» (наряду с известными европейскими консервато-
рами А. де Токвилем, Ш. де Монталамбером и Л. Штайном). При этом главное 
отличие европейских консерваторов от славянофилов Самарин видел в том, что 
те «обращаются к аристократии». «Напротив, мы, – продолжал он, – обращаем-
ся к простому народу... В России единственный приют торизма – черная изба 
крестьянина»29. Важнейшим следствием этого тезиса было принципиальное 
неприятие Самариным политической реформы («конституции»), которая, как 
он считал, абсолютно не нужна крестьянам, зато непременно будет использо-
вана в своих интересах оторванной от корней элитой.

Тем самым «аграрный миф» обретал в учении славянофилов свою логиче-
скую завершенность. Крестьяне объявлялись не просто полноправной частью 
нации, а её привилегированной (конечно, в духовном, а не юридическом смыс-
ле) частью. Идеал «единой нации граждан» вновь оказывался недостижим 
(в противоположном прежнему смысле). На мой взгляд, этот идеологический 
поворот сыграл в истории Российской империи большую и до сих пор не впол-
не оценённую роль.

28 См.: Thiergen P. Wilhelm Heinrich Riehl in Rußland (1856–1886). Studien zur Russischen 
Publizistik und Geistesgeschichte der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts. Gieβen, 1978.

29 Самарин Ю.Ф. Сочинения. Т. 1. СПб., 1882. С. 401–402. Выделено Самариным.

Иностранные предприниматели и их гражданский статус 
в Российской империи

Ирина Поткина

Деятельность иностранных купцов и промышленников в России получила 
развитие ещё в XVI–XVII вв. Однако значимой для экономики страны она ста-
ла в XVIII в. Серьезный вклад в изучение этого вопроса внесли современные 
отечественные исследователи, которые ввели в научный оборот достаточно 
представительный массив источников1. Одновременно с усилением экономи-
ческой значимости для России иностранного предпринимательства начинает 
постепенно оформляться правовой статус представителей зарубежного биз-
неса, характерной чертой которого в течение длительного времени являлось 
сословное начало. В первой половине XVIII в. появились законы, регулиро-
вавшие порядок въезда и гражданский статус приезжих купцов. Формирова-
ние российского права подданства и связанного с въездом в страну права на 

© 2014 г. И.В. Поткина
1 См., например: Дёмкин А.В. Британское купечество в России XVIII в. М., 1998; он же. 

Западноевропейские купцы и их товары в России XVII века. М., 1982; Захаров В.Н. Западноев-
ропейские купцы в российской торговле XVIII века. М., 2005.


